
미내사클럽 지금여기 20-2호44

마음 다루기  The Ease of Being

존재의 평온(9부)

｜ 진 클라인 ｜ 박승숙 옮김 ｜

텅 빈 느낌마저 마음에 나타난 하나의 상태이며, 깊은 잠 속에서도 잠들지 않고 있는 ‘그것’ 

위의 현상임을 말합니다(편집자 주).



존재의 평온(9부) • 진 클라인 45

(지난 호에 이어서)

언젠가 말씀하시길, 처음에는 하나의 대상으로서 침묵을 알다가 나

중에는 주객관계를 넘어선 진정한 침묵을 알게 된다고 하셨죠. 어떻

게 해야 대상화된 침묵을 넘어설까요?

대상화된 침묵이라면 생각의 부재, 소위 텅 빈 상태를 말하는 것이

지요? 네, 생각의 부재 역시 하나의 대상이지만 그 생각의 부재를 아

는 것은 궁극적 주체인 당신입니다. 그러니 당신은 주체-대상 관계를 

넘어서는 방법, ‘없음’이 ‘없는’ 상태에 도달하는 법을 묻고 계시는군

요.

당신이 몸의 특정한 감각을 자각한다고 칩시다. 그러면 몸이 따뜻하

다 혹은 춥다고 느끼거나 아니면 특정한 감정 상태를 느낄 것입니다. 

그 지각을 의식하는 순간 당신은 자동적으로 거기서 빠져나옵니다. 즉 

지각된 대상에 개입하거나 동일시하지 않는다는 뜻이죠. 개입하지 않

고 그대로 내버려둘 때 비로소 침묵을 자각하게 됩니다. 그러나 이 텅 

빈 상태, 생각이 없는 상태 역시 당신에게 자각되는 하나의 대상입니

다.

그러면 “이 텅 빈 상태는 누구에게 속한 것인가?”하는 의문이 생기

겠죠. 이런 질문이 떠오르면, 순간 멈추게 됩니다. 그리고 곧, 텅 빈 상

태라는 대상에 초점이 갔다가 주체인 알아차리는 이것에 초점이 갔다

가 하면서 끊임없이 전환되는 상태가 옵니다. 그런데 지각하는 이것은 

이미지가 없기에 결코 지각될 수 없으므로, 아무것도 딱히 찾아지는 

것이 없을 것입니다. 당신은 완전히 열려 있게 되고, 반응에 열려 있습

니다. 이때 당신은 존재의 문턱에 있는 것입니다.

알아차림 자체에 초점이 맞춰지고, 대상인 텅 빈 상태는 알아차림 



미내사클럽 지금여기 20-2호46

속으로 녹아듭니다. 주체도, 관찰자도, 대상도, 관찰되는 상태도 더 이

상 없습니다.

이러한 현상이 일어나려면 완전무결한 관찰, 즉 모든 반작용에서 자

유로운 관찰이 필요합니다. 아직 당신은 어떤 대상에 대한 관찰만을 

알고 있습니다. 하지만 관찰되는 대상 없이, 관찰 그 자체로 살아갈 수

도 있습니다. 그럴 때 우리는 관찰자라는 속성이 사라지며 순수한 존

재가 됩니다.

우리는 주체와 대상, 즉 관찰자와 관찰 대상이라는 관계에 아주 익

숙합니다. 그러나 관찰 대상이 없어도 관찰이 존재할 가능성, 어떠한 

지각도 끼어들지 않는 깨어있는 고요함이 존재할 가능성도 받아들여

야 합니다. 명상을 하면 처음에는 이 상태가 될 겁니다.

명상을 하면 처음에는 무언가를, 즉 생각이나 감정, 몸 등을 자각하

게 됩니다. 그런 다음에는, 자신이 접촉하고 있는 것이 실제 몸이 아니

라 당신의 마음속에 새겨진 스키마Schema, 투사라는 것을 알아챕니다. 

그리고 그 스키마를 만든 이도 당신이라는 것을 알아차리게 되면 그러

한 통찰과 함께 투사하는 행위가 멈춰집니다.

명상은 간섭 없는 순간이라 말할 수 있습니다. 그 속에서 우리는, 그

동안 ‘나’라는 것을 유지하기 위해 느낌을 지어내는 데 얼마나 집착하

고 있었는지를 보게 됩니다. 지각이 온전히 드러나도록 허용한다면 몸

은 스스로를 돌봅니다. 조건 지어진 패턴들이 드러나고 몸의 본질을 

알려줄 것입니다. 다시 말해서 몸에게 몸이 될 기회를 준다는 것입니

다. 지금까지의 몸은 방어막, 습관에 불과했으니까요. 그러면 전에는 

느껴보지 못했던 새로운 몸의 감각, 즉 몸의 본래 지각을 관찰하게 됩

니다.

몸은, 다른 모든 대상과 마찬가지로 시간-공간 속에서 깨어남의 발



존재의 평온(9부) • 진 클라인 47

현입니다. 그러므로 간섭에서 자유로워지는 순간, 몸의 감각에 국한되

어 있던 에너지가 근원으로 돌아가 깨달음 속으로 용해되어 침묵만이 

남습니다.

깊이 잠든 상태라 아무런 의식이 없다고 느낄 때, 어떻게 하면 의식

을 유지할 수 있을까요?

이미지는 없지만 그때에도 당신은 여전히 있죠. 우리가 대상을 인

식하지 못하는 것은 대상이 없기 때문입니다만 깊이 잠든 상태도 다른 

상태와 마찬가지로 들어가거나 빠져나올 수 있는 상태입니다. 이러한 

상태에 깊이 들어가면 궁극적인 지각자, 즉 의식을 잊게 됩니다. 깊은 

잠은 몸과 지능에만 적용될 뿐입니다. 의식은 결코 잠들지 않습니다.

의식이 결코 잠들지 않는다면, 텅 빈 상태를 인식하듯 깊이 잠든 상

태도 하나의 지각으로 인식하지 못하는 이유가 무엇입니까?

깨어있는 상태 혹은 꿈꾸는 상태일 때 우리는 대상을 인식합니다. 

깊이 잠든 상태에서는 대상이 없죠. 그러나 이 모든 세 가지 상태에서

도 자각 자체는 인식되지 않습니다. 다만 잊고 있는 것입니다.

하지만 저는 깨어있고 싶은데요...

비-상태non-state에서 말입니까? 그렇습니다. 당신은 비-상태에서 

깨어있을 수 있습니다.

그렇군요...언제요?

언제냐고 묻지 마십시오. 당신이 깨어나지 못하도록 가로막는 유일

한 장벽은 자기 자신뿐입니다. 아소카 왕과 그 스승의 이야기를 아십

니까? 어느 날 아소카 왕이 스승인 바시슈타에게 이렇게 말했습니다. 



미내사클럽 지금여기 20-2호48

“어젯밤 꿈에서 나는 거지였소. 대답해주시오. 나는 거지가 된 꿈을 꾸

는 아소카 왕인지, 내가 아소카 왕이라는 꿈을 꾸는 진짜 거지인지 말

이오.” 바시슈타가 이에 대답하길, “당신은 둘 중 무엇도 아닙니다. 참

나Self일 따름이죠.” 아쇼카는 기뻐서 외쳤습니다. “나는 참나Self이구

나!” 그러나 바시슈타는 이렇게 말했습니다. “그것이 당신의 유일한 장

애물입니다.”

비 상태로 가고자 하는 욕망도 장애물입니까?

그 욕망도 비-상태에서 직접적으로 생겨납니다. 그러면 욕망이 다

른 외부의 자극이 아니라 순수하게 비-상태에서 나왔다고 어떻게 확

신할 수 있는가, 이것이 당신의 질문입니까?

욕망은 제약을 느낄 때 생겨납니다. 그러므로 당신이 아무런 제약도 

없고 욕망도 없으며 완전히 해방되었다고 느끼는 순간을 좀 더 살펴봐

야 하지요. 욕망이 없는 순간에 충만함이 있고 충만함에는 욕망의 대

상이나 타인에 대한 이미지가 끼어들 여지가 없습니다. 충만함은 주

객 관계의 한계를 넘어서니까요. 그러나 침묵에서 벗어나면 ‘나’가 불

쑥 끼어들어 이 ‘경험’이 자신의 경험이라 주장합니다. “내가 행복한 

경험을 했는데 그건 새 차... 새로운 상황... 새 아내가 생겼기 때문이

야.” 그러나 시간이 지나면 새 아내나 자동차에 완전히 무심해질 수도 

있습니다. 이것이 바로 욕망 없는 비-상태는 어떤 대상과도 관련 없음

을 증명해주지 않습니까? 당신은 욕망 없는 상태가 당신의 진정한 본

성이라 확신하게 되며 ‘외부’에 있는 어떤 것도 비-상태로 이끌어주지 

못한다는 사실을 깨닫게 될 것입니다. 이는 매우 중요한 통찰입니다.

비-상태에서 온전히 자율적으로 살아가는 사람과 함께 있으면 당신

은 그 자율성을 고요하고 불안 없는 상태로 느낄 것이고, 그런 상태가 



존재의 평온(9부) • 진 클라인 49

당신의 에너지를 재조합시키게 합니다. 당신의 습관적 불안이 비-상

태를 가리고 있기 때문에 불안 없는 그 짧은 순간 동안에 자율성을 살

짝 맛보는 것입니다.

불안을 없애려고 하면 오히려 더 커지지 않을까요?

불안은 우리가 뭔가를 바랄 때 생겨납니다. 찾으려는 행위가 강렬할

수록 추구하는 것으로부터 멀어지게 됩니다. 바로 이 점에 주의하십시

오. 당신은 사라집니다... 찾을 것이 아무 것도 없으니까요. 비-상태

에 있으려 하지 마십시오. 궁극적인 지각자가 되려 하지 마십시오. 지

각한 것을 인식하고자 하지 마십시오. 당신은 이미 그렇게 하고 있습

니다. 노력하려는 행위를 멈추십시오.

당신은 제약을 받는 느낌이 욕망의 근원이라고 말씀하셨는데요. 이 

제한된 존재라는 느낌에 대해 좀 더 자세히 설명해주시겠습니까?

우리는 스스로를 느끼고자 자기 자신을 어딘가에 국한시킵니다. 그

리고 특정한 스키마를 만들어내죠. 우리는 몸의 감각이나 감정 상태, 

생각과 자신을 동일시합니다. 이렇게 자신을 덩어리 지으려는 욕구로 

인해 우리가 끊임없이 제약받게 되는 것이며, 모든 행동과 반응도 일

종의 자기 프로그래밍에 따라 나옵니다. 이것이 일상생활에서 어떻게 

작용하는지를 보십시오.

반사적으로 지지자를 찾으려는 반응, 어딘가에 자신을 국한시키려

는 경향 등의 습관을 ‘자각’하는 순간 이미 거기서 떨어져 나와 거리를 

두게 됩니다. 온전한 본래의 자각인 침묵으로 한걸음 물러선 것이라 

할 수 있겠지요.

소위 ‘제한된 존재’에 의해, 당신이 아닌 것에 자신을 동일시함으로



미내사클럽 지금여기 20-2호50

써 생겨나는 욕망이란 것은 당신이 가장 강렬하게 갈망하는 것에서 비

롯됩니다. 즉 자유로워지고 조화를 이루는 것, 더 이상 분리감을 느끼

지 않는 것, 삶과 하나가 되는 것 등이죠. 이러한 갈망을 놓아버릴 때 

당신이 진정 원하는 것, 즉 하나됨oneness으로 가까이 다가설 것입니

다.

당신은 상대적 지지기반을 잃을지도 모릅니다. 그러나 진정한 지지

기반이 당신 앞에 드러날 것입니다.

가끔 저는 끊임없이 진동하는 신체적인 감각 때문에 이 몸에 국한

되는 듯한 느낌을 받습니다. 여기에 내맡겨야 할까요?

아닙니다. 내맡기면 수동적이 됩니다. 당신은 온전히 깨어있어야 합

니다. 그러면 감각에 빠져있을 때와 관찰자일 때, 제3자의 입장에 있

을 때를 구분할 수 있습니다. 감각에 깨어있으면 관찰하는 행위와 관

찰되는 대상 사이의 공간을 인식하게 됩니다. 이 공간은 간섭하려고 

시도하지 않을 때, 본 것을 통제하려 하지 않을 때, 즉 감각을 온전히 

수용했을 때 생겨나게 됩니다. 에고의 간섭 없이 자각을 수용할 때, 자

각이 당신 안에 살아있음을 느끼게 될 것입니다.

아침에 일어났을 때 깨어났음을 알리는 것은 전체의식에 속한 몸입

니다. 잠은 잠드는 자와 관련 있으니 잠드는 자의 관점에서 보면 물론 

잠이 있습니다. 그러나 사실 의식은 잠들지 않습니다. 대다수 현대 심

리학자들은 자각이 나타나는 순간, 의식이 나타난다고 믿습니다. 자각

이 죽는 순간 의식도 함께 죽는다고 보죠. 그들은 두 가지 지각 사이에 

연속적으로 존재하는 실재를 무시합니다. 의식이 없어진다고 생각하

지요. 하지만 텅 빈 상태를 말할 수 있으려면 그 텅 빈 상태를 알아차

릴 무언가가 존재해야 합니다. 그것은 과연 누구일까요? 우리가 대상 



존재의 평온(9부) • 진 클라인 51

없는 의식이라고 하는 것, 전일성oneness이라는 것은 현대 심리학에 존

재하지 않습니다.

어린 아이였을 때에는 생각하는 나 자신을 늘 관찰했습니다. 그러

나 이런 종류의 관찰은 외로움이라는 감정이 늘 동반됐기 때문에 당

신이 말씀하신 관찰과는 다른 것 같습니다.

과거로 되돌아가지 마십시오. ‘지금’ 당신이 어떻게 작동되고 있는지 

보십시오. 당신 내면에 공포가 있는지 보십시오. 설명하거나 분석하려 

하지 마십시오. 처음 자각했을 때로 되돌아가서 몸 어느 부분에 공포

가 머물러있는지 살펴보고 그 느낌을 그대로 허용하십시오. 그 느낌을 

통제하려 하지 말고, 거부하거나 회피하지도 마십시오. 그 자각이 온

전히 자각될 수 있도록 기회를 주세요.

당신이 느끼지 못하는 신체 부위는 무척 많습니다. 목이나 어깨를 

느끼지 못한다는 사실을 알면 깜짝 놀랄 것입니다. 그 부위의 느낌을 

확장시켜 그 느낌이 유일한 감각이 되도록 허용하십시오. 그러면 두려

움이 자리한 그 부위가 더 이상 단편적인 신체 일부로 구분지어지지 

않고 전체적인 몸 감각으로 재통합됩니다.

우리가 보는 몸이 진짜가 아니라면 이 몸은 뭐지요?

몸은 에너지일 뿐입니다. 긴장하는 순간, 반응하는 순간, 에너지는 

정지되고 자기 방어의 형태로 고착됩니다. 깨어남은 이러한 고착을 용

해시킵니다.

비-상태가 경험되었을 때 그것을 인식하기 위해서는 비-상태라는 

개념을 알아야 하지 않습니까?



미내사클럽 지금여기 20-2호52

먼저 비-상태로 존재할 수 있다는 가능성을 받아들이십시오. 둘째

로, 비-상태에 사는 사람의 이야기를 들어보세요. 그가 가르치는 관점

을 살펴보고, 제3자를 통해 간접적으로 들은 내용을 직접 들은 내용으

로 소화시키세요.

대상이란 측면에서 지식을 말할 때 우리는 비유를 듭니다. 이를테면 

내가 망고 이야기를 하는데 여러분이 망고를 처음 들었다면 이렇게 묻

겠죠. “망고는 어떤 맛인가요?” 그러면 나는 이렇게 대답하겠죠. “복

숭아와 자두를 섞어놓은 맛입니다.” 그러면 이 두 개념을 섞어서 망고

의 맛을 짐작하겠지요. 대상에 관한 지식, 경험에 관한 지식인 경우에

는 이것이 가능합니다.

그러나 지금 우리가 이야기하는 것은 근본적으로 그 어떤 경험도 넘

어선 것입니다. 시공간과 무관하기 때문에 기존에 알려진 무언가와 비

교하는 것도 불가능합니다. 여기서 나오는 말들을 받아들이고 여러분 

것으로 만들려면 조건 없이 순수하게 경청해야 합니다.

오늘 이 곳을 떠난다면, 뭔가를 기억하거나 이해하려 하지 마십시

오. 뭔가를 이해하려는 행위는 기억의 과정으로 여러분을 국한시키는 

것이고 미지의 것이 드러나는 데 방해가 됩니다. 제가 말한 내용을 받

아들이고 그것과 함께 살아보세요. 자녀나 반려동물과 같이 살듯이 말

입니다.

언젠가는 이해되는 때가 올 겁니다, 당신 존재는 결코 자각의 대상

이 될 수 없으며 비-상태는 어떤 상태들을 통해 찾아지는 것이 아니라

는 것을. 이러한 이해는 즉각적입니다. 여러분의 모든 에너지가 재조

합되어 당신이 진정으로 갈망하는 그것을 일별하게 해줍니다. 해야 할 

것은 아무것도 없다는 것을 여기서 알 수 있습니다. 당신이 이루고자 

하는 모든 것은 이미 이루어져 있습니다. 그렇기에 불안이 멈추고, 불



존재의 평온(9부) • 진 클라인 53

안 때문에 보이지 않던 것, 즉 침묵이 빛을 발하죠. 당신은 전혀 다른 

차원에서 자신을 발견할 것입니다.

그것이 정확히 무슨 뜻인가요?

이 모든 작용을 알고 있어도 일상생활에서 그 같은 깨달음대로 살지

는 않을 수 있습니다. 당신의 일상생활을 되돌아보세요. 너무나 익숙

해서 눈 감고도 훤히 아는 집안 가구를 보듯이 삶을 살고 행동하고 인

간관계를 맺고 있지요. 하지만 이해한 대로 행동한다는 것이 어떤 의

미인지 정말로 보는 것은 대단히 흥미롭습니다.

늘 깨어있으세요. 긴장 없이 주의를 기울이세요. 어떤 전략도, 의도

도 취하지 마세요. 기억에 의지하여 살지 않는다면 반복되는 일도 없

습니다. 당신은 완전히 새로운 걸 보게 됩니다. 침묵은 우리를 떠난 적

이 없습니다. 우리가 침묵을 잊고 있을 뿐. (다음 호에 계속)

• 이 글은 《The Ease of Being》에서 발췌하였습니다.

• 이 글은 미내사의 허락 없이 무단 전재나 재배포를 할 수 없습니다.

저자 | 진 클라인Jean Klein | 아드바이타 베단타Advaita Vedanta(비이원주의) 사상가. “자발적인 내

적 침묵 상태에서만이 진정한 본성, 순수 의식 자체에 눈뜰 수 있다”고 말했다. 체코 브르노Brno

에서 어린 시절을 보내고 빈과 베를린에서 음악과 의학을 공했다. 1933년에 프랑스로 와서 2차 

세계대전 기간 동안 레지스탕스에서 활동했다. 1950년경 인도로 떠나 3년 간 요가를 공부했다. 

그때 아드바이타의 영적 스승을 만났고 서양으로 돌아와 가르침을 전하기 시작했다. 캘리포니아 

산타바바라에서 영면에 들었다. 저서로는 《Be Who You Are》, 《Ease of Being》, 《Who Am I? 

The Sacred Quest》 외 다수가 있다.

역자 | 박승숙 | <지금여기>번역위원


